
1er dimanche Avent A - 29 et 30/11/2025 (Ste-Thérèse ; Lux) 

Parole dure que celle d’un déluge qui engloutit. Ne s’agit-il pas plutôt dans la bouche 

du Sauveur d’un débordement de lumière, et donc de nous laisser submerger, de rejeter au 

creux de notre quotidien ce qui est ténèbres, et de laisser notre cœur être saisi par la lumière 

qui vient, celle de Noël, celle de Dieu qui nous aime ? Mais même pendant la messe, où Dieu 

s’affaire à moudre le grain du pain eucharistique, notre cœur peut pencher vers nos ténèbres, 

être englouti par elles plutôt que baigné dans la lumière de Dieu. Confions donc notre cœur à 

celui qui peut le saisir de bonté, confions-nous à Jésus Christ, car il s’agit aussi, dans la messe 

et dans nos vies, de notre participation à l’œuvre de Dieu, et de l’offrande que nous lui faisons 

de toute notre existence, afin que celle-ci soit saisie dans sa lumière. 

Isaïe, premier de cordée dans la montée vers Noël - haut les cœurs ! -, a cette vision 

merveilleuse des épées et des lances transformées en socs de charrue et en faucilles pour la 

moisson : on fait croître la vie au lieu de la réduire. Paul, dans la deuxième lecture, prolonge 

cette vision avec l’image des armes des ténèbres rejetées pour celles de la lumière, si bien 

que, pour notre Avent qui débute, il propose d’en revêtir déjà plusieurs ; ainsi , en prenant le 

contre-pied de ce qu’il dénonce, elles peuvent être : sobriété, respect, communion, et mise en 

valeur d’autrui. La première lumière de la couronne d’Avent nous invite donc à rester en 

veille, c’est-à-dire à nous disposer au jour qui vient. 

À présent, avant d’insister sur le psaume, réécoutons le prophète, au chapitre deux du 

livre d’Isaïe : « Vers la montagne, ou la colline, de Sion, c’est-à-dire Jérusalem, afflueront 

toutes les nations. » Il s’agit d’abord des Juifs qui, par le commerce ou l’exil, se sont 

retrouvés loin de la Judée, dans d’autres pays, et qui y reviennent en pèlerinage avec ceux qui 

aiment écouter la Parole de Dieu. Dans le prophète encore cette idée que la loi rayonne à 

partir de Jérusalem, et la justice sociale qui découle de l’application du bon droit. Enfin l’idée 

que c’est la paix, et non la guerre, qui est le fruit de cette loi qui vient de Jérusalem, c’est-à-

dire de Dieu, dont c’est la ville élue entre toutes pour ainsi dire. 

Le psaume, qui est censé répondre à la première lecture, reprend donc ces thèmes. De 

sorte que le refrain du psaume d’aujourd’hui nous parle de la marche collective d’un peuple 

pour se rendre en pèlerinage à Jérusalem. Il nous faut imaginer les croyants, des plus riches 

aux plus pauvres, en chaise à porteurs, à dos d’animaux ou à pied, venir des quatre coins du 

monde en pèlerinage à Jérusalem. C’était particulièrement le cas pour les grandes fêtes ; 

imaginez alors les foules disparates des peuples du Ier millénaire avant Jésus-Christ, venus 

d’Europe, d’Afrique et du Moyen-Orient. Et, quand enfin on apercevait la ville sainte, la joie 

éclatait au terme du pèlerinage, et c’était en chantant les psaumes comme celui d’aujourd’hui 

qu’on montait jusqu’aux remparts de Jérusalem pour en franchir les portes. Ici les autorités 

religieuses pourvoyaient aux bénédictions de Dieu, et ici gouvernait le représentant de la 

royauté davidique. 

Venus de la diaspora tout autour du bassin méditerranéen, les Juifs présents 

appartenaient chacun à l’une des douze tribus d’Israël ; la mémoire familiale en gardait le 

souvenir de génération en génération. Et l’auteur du psaume a cette vision des tribus enfin 

réunies dans Jérusalem. Le psaume célèbre en effet un peuple rassemblé dont la vocation est 



de rendre grâce au nom du Seigneur, le Dieu fidèle à son peuple, le Dieu dont la fidèle amitié 

appelle à vivre fidèlement en sa compagnie. 

Mais rendre grâce ne suffit pas. Car Dieu appelle aussi à la justice. Ce qui fait dire à 

l’auteur du psaume que Jérusalem est le siège du droit. Ainsi, sans mise en pratique du bon 

droit, alors la paix ne peut pas résider dans la ville sainte. Oui, sans la justice, il n’y a pas de 

véritable bonheur qui provienne de Jérusalem. C’est donc une grande responsabilité pour les 

autorités religieuses et politiques qui s’y trouvent. Ce n’est pas un règne comme un autre qui 

est souhaité, mais celui de la maison de David, celui du Messie qui fait advenir le Royaume 

de Dieu. Vous sentez là comment de la sensibilité juive on passe à la sensibilité chrétienne 

puisque pour nous, chrétiens, le Messie s’incarne en Jésus Christ. 

« À cause de mes frères et de mes proches, je dirai : « Paix sur toi[, Jérusalem] ! » À 

cause de la maison du Seigneur notre Dieu [à cause du Temple qui est comme ton cœur, 

Jérusalem], je désire ton bien. » Ce dernier couplet du psaume apporte une nouvelle 

dimension, chère à l’Évangile puisqu’il s’agit du prochain. L’auteur bénit la ville sainte en 

pensant à sa fraternité, à ses proches, afin qu’ils y trouvent la paix et le bonheur de rencontrer 

le Seigneur… Et qui est mon prochain ? Certes les personnes de mon entourage immédiat, 

également de mon appartenance religieuse, mais c’est plus large dès l’Ancien Testament car 

la lumière divine, qui provient de Jérusalem, est destinée à rayonner sur la création entière, et 

donc sur tout être humain, puisqu’à l’origine, au commencement décrit au livre de la Genèse, 

les bénédictions de Dieu s’adressaient à tout être humain. Et c’est la vocation du peuple de 

Dieu de le rappeler. Et Jésus Christ vient ainsi naturellement révéler qu’existe une fraternité 

universelle, qui dépasse les cadres des religions et des frontières des nations, quand la paix 

devient communion. Alors, la maison de Dieu, qu’on la nomme Jérusalem… ou Église ! 

devient le signe de l’amour de Dieu pour tout être humain, de cet amour qui peut nous faire 

dire à notre prochain que nous ne désirons que son bien. De cet amour libre comme le vent 

qui souffle à l’heure qu’il veut, et nous oblige par conséquent à disposer sans cesse notre cœur 

à ne désirer que le bien, le bien pour ce monde que Dieu a tant aimé. Dieu ne veut pas le 

détruire mais le sauver ! Tenons-nous donc prêts, car le Royaume de Dieu se révèle chaque 

jour dans la simple fraternité humaine. 


