
Homélie du 18TOC prononcée par le Père Grobot 

 
Chers frères et sœurs, l'Eglise nous fait entendre ce dimanche 
l'amertume d'un vieux sage d'Israël ; qui n'est autre que le Roi 
Salomon. Amertume devant ce qui se passe dans le déroulement de 
sa vie, devant l'effondrement de tout ce qu'il a construit, le fruit de 
tout son investissement. Salomon fut effectivement un roi courageux 
d'Israël ; il a fait vivre le peuple d'Israël dans la paix et la foi. Et voilà 
que tout s'effondre. Son fils qui lui succède est un incapable. Il a 
arraché le pouvoir des mains de son père et le poursuit de sa hargne. 
Ainsi nous pouvons comprendre les paroles de la première lecture : 

« Un homme s'est donné de la peine : il est avisé, il s'y connaissait. 
Il a réussi. Et voilà qu'il doit laisser son bien à quelqu'un qui ne s'est 
donné aucune peine. Cela est vanité, c'est un grand mal ! ». 
Cette vanité, c'est l'expérience que la vie nous apporte son lot de 
surprises, de déceptions. C'est l'expérience aussi de la tristesse, une 
tristesse qui peut ronger. C'est du même coup l'expérience de notre 
fragilité et de notre possible asservissement aux biens de ce monde. 
Cette tristesse nous pouvons la ressentir et Jésus Christ lui-même l'a 
ressenti. La tristesse nous avons à la vivre avec Jésus Christ. Jésus 
Christ transforme nos tristesses, nos amertumes, nos peurs, nos 

bouleversements en bonne tristesse. Ne l'oublions pas, Jésus Christ 
a vécu la tristesse de la condition humaine, il en fait l'expérience pour 
que nous déposions nos tristesses dans son cœur, dans son amour. 
N'a-t-il pas dit le soir où il fut livré :« Mon âme est triste à en 
mourir ! ». Mais il a dit aussitôt : « Demeurez avec moi et priez ! ». 
Quand nous découvrons les vanités dans nos vies, quand nous les 
subissons, quand nous sommes tristes de ce qui nous fait mal, de ce 
qui va nous faire mal, quand nous nous demandons comment faire 
si telle chose nous est enlevée, si nous perdons nos forces, nos 
moyens, si des limites corporelles, mentales, morales s'imposent à 

nous, si nous sommes amputés de l'affection de nos proches, si nous 
faisons l'expérience triste de l'ingratitude des autres, pensons que 
Jésus Christ nous aide à vivre chrétiennement notre tristesse, notre 
difficulté. Il nous aide à faire de cette tristesse, une bonne tristesse, 
une tristesse qui s'ouvre sur autre chose, sur un avenir. Une tristesse 
qui passe de la plainte, de l'amertume, de la revendication à la vraie 
tristesse qui conduit à vivre avec Jésus Christ, à recevoir sa paix. 
Les Apôtres ont fait l'expérience de la tristesse de Jésus, le soir où il 
fut livré. Et ils n'ont rien compris. Comment Jésus peut-il être triste ? 
Lui qui est le Maître, qui a la vie en lui, qui fait des miracles, qui 
chasse des démons, comment pouvait-il ressentir la tristesse. Les 



apôtres pensaient ce que nous pensons souvent. La tristesse qui est 

une passion mauvaise et une émotion passagère ne pouvait atteindre 
Jésus. Mais c'est que la tristesse de Jésus était une bonne tristesse, 
un choc devant le mal et devant ce qui fait mal et aussi dans cette 
tristesse la décision de passer malgré tout dans l'amour, de mettre 
son âme dans les mains de Dieu. Et Jésus nous dit aussi cette parole : 
« Vous serez tristes, vous gémirez et vous pleurerez, mais votre 
tristesse se changera en joie ». 
L'évangile que nous venons d'entendre est un appel à remettre en 
ordre nos affections terrestres, nos attachements ! Que recherchons 
nous ? Quel bien désirons-nous ? Si vous cherchez des richesses, 

cherchez les vraies richesses. Cela nous est difficile bien souvent, 
tellement nous nous attachons à des biens qui ne sont que 
provisoires, passagers et nous sommes perdus dès que nous les 
perdons. 
La vraie richesse nous pouvons lui donner un nom : ce n'est pas 
quelque chose, des biens terrestres, même pas des biens spirituels, 
mais c'est la personne de Jésus Christ. 
Et c'est pourquoi Jésus nous dit : « Prenez soin de votre âme ». 
« Que vous servira de gagner, de gagner beaucoup, si vous perdez 
votre âme ». Ce mot âme disparaît parfois de notre vocabulaire 

religieux et certains intellectuels ont tout fait pour le faire disparaître 
et pour le ridiculiser. Mais notre âme, Jésus, parce qu'il faut en faire 
l'expérience et c'est là seulement que la tristesse se change en joie. 
C'est notre âme qui nous permet de rencontrer celui qui est la vraie 
richesse et qui enlève toute amertume, qui montre ce qui est vanité 
dans le monde. 
En ce dimanche où plusieurs centaines de milliers de jeunes, à Rome, 
se font pèlerins d'espérance, emboîtons-nous aussi le pas de 
l'espérance. Manifestons-le concrètement, soyons témoins de cette 
espérance qu'il est possible de passer de la tristesse à la joie, une 

véritable joie, celle du Seigneur, sans nécessairement vouloir 
changer la réalité de la vie, mais en nous rénovant dans notre façon 
de voir les choses, de considérer l'enjeu de nos existences et d'agir 
en cohérence. Amen   
 
  


